索取菩薩藏方法 如欲索取菩薩藏,可用以下方式: 1.往各佛哲書舍索取 2.請留下郵寄地址及姓名,待寄上 3.請留下電郵地址,待email上 buddhisattva@buddhist-bookshop.com

# 

大智度論: 施主念施故歡喜,歡喜故得一心, 得一心故觀住滅無當,觀住滅無常故得道。

### 轉變中的香港 提舍



這些年,香港經歷了驚天動地事故,總算撐下來。以為日子會好轉,一帆風順。誰知經濟沒有想像般轉好,且有不少隱憂,未來仍不可樂觀。

但經濟環境是否非常差勁呢?看似不是,以國泰航空為例,當大幅倒退,陷於倒閉邊緣,可是最近大幅反彈,差不多回復從前的業績。可以看出,不少企業仍陷於困境,但亦有企業開始追回落後,亦有不少企業隨著時代變化跑了出來。亦即是說,社會處在一個動盪的時代。很多公司已被淘汰,將被淘汰;亦有公司崛起。人們的生活習慣有所改變,價值觀、追求等亦有所改變。未來的走向,發展不易捉摸。這不單是香港如此,全世界亦面臨大轉變。

世界面臨轉變,並不一定是壞事。古往今來,經歷了無數大時代,有變得更好,有變得更壞。那是無常法則。要變好變壞,那是因果法則。若要變好,便要大眾齊來做好事;若要變壞,那是大眾齊作壞事。個別人士作的好壞事,那是別業,有可能超然於大環境外。

每一次大環境轉變,是反省的最佳時機。面臨大轉變,應更冷靜,靜觀其變,才作 出適當的應對。當反省大轉變的來龍去脈,何以致之?該如何對應?若人微言輕,該思 惟如何在大環境下發揮自我最大的力量,去作出改變。不要少看輕微的力量,若作滙聚 或攀附大力量,加上連漪效應,有望作出大改變。

回看香港環境,有很多方面未有作出改善,遑論作大刀濶斧的糾正。例如樓價仍然 高企;民生未能控制得宜;官僚作風嚴重。社會風氣及公務員士氣俱抱殘守缺。而好的 方面,高層人士皆努力工作,認真對待,實事求是,一改以往敷衍塞責作風,這將影響 下層慢慢改進,上下一心,扭轉局勢;不斷與祖國交流,受惠於大政策,還得到祖國的 提示、督導,向正確方向發展。縱觀各方面,香港正邁向美好的發展,前景一片光明。 背靠祖國,放眼世界,這是獨一無二的優勢。是香港前所未有的光明燦爛。

如此美好的境況,是否蹺起手腳,享福自嘆便可?當然不是,在因果的立場,單靠 先天環境,父蔭等是不足夠的,還須自己努力爭取,憑著學習,增值,為眾生,不自私 ,大局為重等條件,才能精益求精。不要作敗家子,虛耗資源,機會。尤有甚者,更將 機遇化成惡業,罪報更重。

# 認識佛教戒律 寂慧 佛教戒律的特色

佛教戒律,唯佛能制,即餘人無能制者。可見戒律是如何重要。緊守戒律,必能有所成。可是離佛世愈遠,生活及社會環境、地域皆有很大變化,要像佛世時緊守戒律已很困難,乃至不可能。舉一些顯淺的例子:佛世時沒有興奮劑、大麻等,佛當然沒有制,但現代社會該如何看待這些新事物呢?一些極寒的地方,如何保持赤足習慣呢?一些沒有布施習慣,甚至鄙視乞食的人的國家,如何保持乞食生活呢?

世間無常,甚至瞬息萬變,若只遵守戒條,已不能適應社會變化。因此,必須掌握戒律的精神,作適當的調配,但持戒是高深的學問,若不小心,恐有誤犯之險。因此,必需有所據,從經論中找出依止。就如彌勒菩薩集諸經,編纂偉大的瑜伽菩薩戒,靈活善巧地運用於這個不完美的世界,在缺憾中尋求理想。

戒律是人與人相處之道。縱使有很多戒條在規範個人的行為,但其背後卻在教導與人的交往準備、部署。若閉關中,則無戒可犯,很多戒條已無意義。在閉關中,無有殺、盜、滛、妄、酒可犯,可見戒律是與人的關係。但閉關是否能夠遠離別人的交往,個別於自我中呢?別忘閉關需要有護關者的配合,環境的配合、其他眾生的配合。例如護關者是否有足夠資糧、對戒律有否一定的認識;氣候是否適中,社會是否安定;眾生是否慕道?可見修行者、戒律與其社會、眾生息息相關。

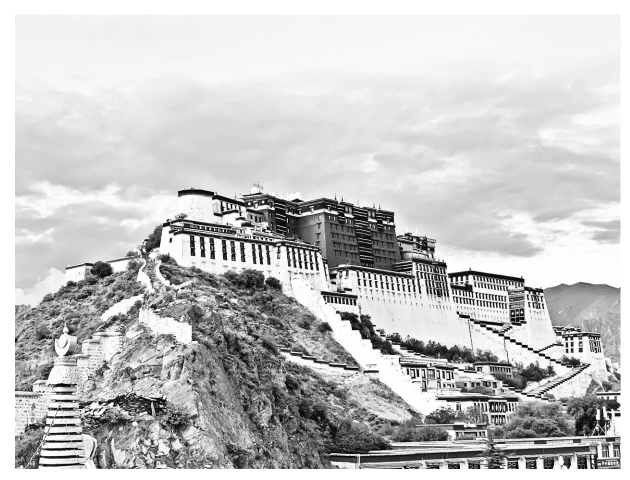
戒律是規則。讓人有所遵循,得以在繁複的人際關係中,適應自在。那麼 ,戒律是否束縛、制肘,不自由呢?對!戒律對人確有限制。只有從各種限制 中超脫,才能獲得真正的自由。若只妄求個人的自由,不遵從戒律,只會與別 人無法協調,甚至磨擦,這樣的自由,當帶來禍害,得不償失。孔子說他七十 而從心所欲,不踰矩。即是說孔子在七十老年時,經歷了豐富的人生經驗,才 能從各種規則中超脫,不踰矩,那才是真正的自由,真正的快樂。

凡事若有規則遵從,當不會患得患失,無所適從,不知對錯。可見有規則 可依,多麼坦蕩自在。正如我們每到一個處所,細看門前的規則,然後坦然內 進,無所違犯,各人皆相處融洽。當熟習所有規則後,自不會觸犯,無入而不 自得。 佛教戒律,在防微杜漸,因此很多戒係皆很仔細及有點「過猶」,其用意在防範行者在不知不覺中觸犯。而這些觸犯,確曾發生過,佛陀隨犯隨制,因應環境及各方面的條件,整理完善的戒條。倘有觸犯者,佛陀教導不同程度的懺罪之法,觸犯愈深,懺法愈繁複艱難。因此,不要依賴懺罪法,最好是不要觸犯。違法後,已難補救,當汲取教訓,不再重犯,改過遷善,才是重點所在。因為重犯的機會很大,若不痛下決心,恐怕輾轉墮落。

佛教的戒律並不「死板」,雖然戒條繁多,但清晰合理,因應不同的觸犯而定不同的罪愆,當然有不同的懺法。這猶如世間的律法,精細而全面;亦如一本辭典規則,從中可細查各種指引。世間錯綜複雜,律法條文當然毫不簡單,但如何整理?有條不紊,至關重要。一部律典,銜蓋種種人事,當然叫人生畏,但裏面有很多條文與不同的人毫無關係,可以不予理會,例如出家戒對在家人來說,可以不予理會,如果各人只針對自己的身份需要而研究自身的律法,則簡單容易得多。

此外,佛陀亦因應眾生的煩惱熾盛及身心限制,一些戒律難以守持,作有限度的開許,可見佛陀如何慈悲及人性化,靈活而不死板。

眾生陷於輪迴及苦惱中,時而生天,時而墮落,吃盡苦頭,佛陀出而制戒, ,藉戒定慧三無漏學,拯眾生於生死中。



#### 依法不依人 提舍

「博士,請為我簽名。你這本著作,堪稱曠世巨著。我讀了受益匪淺,我認識的其他人亦有此感覺。你身處的名校,人才輩出。你可是精英中的精英。」

\* \* \*

多年來,他一直是我的偶像。我認識他全由他的不朽巨著 ,自閱讀他的巨著後,我完全折服,從此對他的一舉一動,任 何他的訊息我皆搜集,對於他的為人、生活習慣,我悉瞭如指 掌。

\* \* \*

沒想到那麼多年後,竟傳來他的醜聞,說什麼他虧空公款,且在外搞婚外情。尚有其他不為人知的醜聞。我彷如掉下深淵,不敢相信,不肯相信。可是到最後不由我不信。從此,我不再搜集他的資訊,拒絕聽到有關他的消息,有關他的資料,我完全拋棄,刻意地從此抹掉。

拿起他的著作,這是我僅有最後的一件他的東西。我決定作最後的審視,從中找出不妥當的地方,找出他多年欺騙我的破綻。我仔細地查閱,卻無法找出來,雖沒有當年的激動,但仍然被他折服,我不禁疑惑、失落,為何會如此,我該信服他呢?還是從此遠離他?多年後,我發覺他面對工作時,確有很大誠意,很專心,一絲不苟,彷似換了一個人,難怪他有如此成就。可以說,他是一個雙面人,我該如何取捨呢?

多年後,我在一本佛教書中,讀到一句「依法不依人」, 竟晃然大悟。我究竟要從他身上得到什麼呢?他的著作有何不 對的地方呢?他的著作能有助他人嗎?這雙面人,我只要取他 好的一面;小心他不好的另一面,不是已足夠嗎?還苛求什麼 ?

從此,我可以看見好人不好的一面;亦能看到壞人好的一面。可以如實地看到一個人,亦可如實地看到世間一切事物。

#### 若你再現 那異

若你再現 我定抱你滿懷 若你再現 我定不讓你離去

你經歷人生的平淡 每天企盼 渴望人生的璀璨 渴望驚天動地

而你要離去 未曾享受人生 未曾經歷愛恨情仇 而你就此離去

於是你離去 匆匆地不辭而別 正如你匆匆的來 遺我於不顧

我不會讓你獨自走過幽谷 我定祈請三寶 遙遙為你作導 別讓這生白度



#### 安老院探訪記 行者

各位老友記,我們是佛教團體到來探訪你們。請稍待一下,我們祈請三寶加持,藉此祝福安老院內各人。

(各義工及法師都攝六根,面對佛畫像,恭敬禮佛,唱念讚嘆)

時光匆匆,我們該珍惜每一刻每一秒。這次能到來探訪,是眾多因緣的成就,亦是難得的因緣可以共聚一處。過是以後,不知那天才能相聚。

這次到來,除了贈送你們一些毛巾等日用品外,尚有一件非常珍貴的禮物要送給你們。

你們可曾感到身體不適,難以入睡,或是無聊納悶嗎?你們可有感覺度日如年嗎?你們可有感到無依無靠嗎?若你們能專心修行,定忙得不可開交。可有想過,此刻是大好時機,讓你們放下萬緣,不被俗念責任影響,安住於清淨無染的修行中。我今送你伽陀藥,即萬靈藥——念佛,只要一心念佛,面對佛像,放下自我,甚麼痛楚、不適,皆可治療。任何時候,任何地方,你們皆應念佛,隨時隨地提起正念。佛世時,佛的弟子在荒郊,塚穴間修行,獨處,亦有感到害怕,無依的困惑,佛陀便教他們念佛法門,提起正念,制心一處。現在我帶領大家一起念佛,稍作練習,看看可以減輕多少痛楚,多少無依! (大眾念佛)

謝謝大家,你們念得很專注。是否仍有無依無助的感覺?年老體衰,這是必然的感覺,不用害怕。該是時候禮請法師作皈依,皈依三寶,即佛法僧。佛陀,我們的教主,十方三世諸佛;佛法,佛陀的種種方便善巧教導;僧,即十方三世賢聖僧,幫助所有眾生解脫。皈依後,請發願生生世世追隨佛陀及賢聖僧,依循佛法正道與無數眾生共履解脫門。

皈依完畢,你們是否找到人生目標,得到安慰?更有一加行法門,你們可以輕而易舉受持,卻功德廣大,獲益無邊。只要能受持,保證來生能得到人身,或更好的去處。就是受持五戒,不殺、盗、淫、妄、酒。你們安住安老院中,不容易犯戒,現在更有法師到來為你們授,實是一千載難得的好機會,我今且問你們:在院內,你們少與外界接觸,無瞋怒,不殺生,能持否?在院內,你們衣食豐足,無有貪求,不偷盜,能持否?在院內,你們清心寡慾,清淨無染,無貪愛,不邪淫,能持否?在院內,你們和諧共處,無利益衝突,不起貪瞋痴,不妄語,能持否?在院內,沒有酒精等誘惑,不起貪瞋痴念,不飲酒,能持否?

當然,你們皆能受持,一點困難也沒有,若不受持,是很大的「走寶」。現在我念一遍,你們有發心受持的,請決斷地跟我念一遍,自能納受戒體。義工們,請分佈於他們中,一起朗念,當隨喜功德,受益無窮。

今天節目完畢,感謝各位長者,感謝老人院職員,感謝大家。我們有些佛畫留在這裏,你們可每天參拜,加上你們皈依的力量,定能感應佛菩薩。如意吉祥!但別忘迴向其他人,將自己所有功德捨棄給其他人,乃至六道眾生。這裏更有一些念佛機送贈給你們。就此別過,他日你們需要佛法的開導或其他服務,噓寒問暖,請通知我們,本著同門兄弟,我們當樂意到來探望。

(離開老人院,法師帶領義工迴向。)

以佛教為本位,今次探訪是一場佛事,一次集體修行。一面共襄盛舉,以布施等六度饒益眾生;一面降服自己的貪瞋痴。有否自大,驕傲;有否執著功德;有否不如意而退心;有否忘失普賢菩薩十大行願。有否黑口黑臉?

## 香港佛教今昔與展望 寂意 家的觀念

中國文化中的傳宗接代,無後為大觀念深植,擴展至多生養。這些皆有其現實意義,為了增強生產力,必須多生養,最好是男丁,因男丁體力較優,無疑對生產力有助益。人多除好辦事外,更可抵禦敵人,不致被人欺侮。每一種事業需要有繼承人傳承下去,積累的財富必須有人繼承,這些皆是自我的延續。還有養兒防老,希望年老多病時能有人照顧,乃至死後有人送終。這些觀念俱具有現實意義,亦是中國的傳統。可是這些皆與佛教的教義背離。出家人在現實意義下如何安處?如何背道而馳?值得深思!

中國傳統的出家人普遍是克苦、勤勞、節儉。為了省錢,不惜放棄乘車,甚至走路來往於廣州及香港間。近世中國積弱,佛教亦隨大環境陷於低落,出家人受教育的機會不多,流於庸俗,無法統領大眾,主要的出路是經懺佛事,除了祈福消災外,就是度亡。催吉避凶、度亡等,這些形式上皆是社會大眾難以解決,及經常需要的,這等皆是佛教的專長,自然一枝獨秀的發展下去,佛教的維繫,長期以來就靠這些經懺佛事。雖然流於形式及不理想,畢竟使佛教能苟延下去,靜待復甦,不致滅亡,亦是功德一樁。

出家人在刻苦勤勞節儉下,自然貯下不少財富,及多年的事業,必需找人繼承。但出家人沒有子女,只有領養孤兒或過繼子嗣,供書教學,待長大後,授與經懺佛事技能,令其出家,甚至強迫出家。可是,這些繼承者,大多不願走這條路。但礙於沒有其他謀生技能及慣性下,難於突破。陷於矛盾衝突中,有從此脫離佛教,成親生子,融化在俗世中;有敷衍度日,形於經懺佛事中;有背地裏叛逆,作出違法之事。上世紀有一套名劇《思凡》,就是描述一位小尼戀上一男兒,在身、心上的劇烈鬥爭中,度日如年。

這些繼嗣文化,在中國傳統中極為普遍,且有不同的轉化。佛教亦秉承此文化,家的觀念確難以擺脫。香港佛教是中國佛教的傳承,當然繼承了不少這等家的觀念。

在佛教的大道場中,人才鼎盛,任賢選能,可以擺脫此家的觀念,但仍經常見到用人唯親的現象,當知家的觀念如何強烈。至於小道場或個人道場,不要說有系統的培養人才及栽培接班人,就是日常的營運亦感到吃力及不繼。

各個人道場雖小,卻可聯合起來,成立一個互助組織,有系統地運作,組織可大型、中型、 或小型,視各需要及因緣而定。

家的觀念雖無法擺脫,但多份或少份的擺脫亦有利於各人,且合乎佛陀的教法。

#### 她的一生 寂慧

#### 師表

她不覺獨個兒跑到加拿大來已一個月了,氣仍未消,餘下她的另一半獨個兒留在香港,每想起他多次對自己不忠,專泡年輕女孩,便生氣得不能自控。已經開始踏入老年,自己再沒有男女之想,可是另一半仍不時虎視眈眈身旁的女孩,想起當年他追求自己時,也是這一副流口水,猥瑣的笑臉,為什麼當時會接受?最難接受的是自己曾在佛教界內輔導過不少人,說什麼夫妻只是一時的姻緣,緣盡自會散,不必掛礙,甚至互相討債,只是怨家而已!最好早點放手,落得自由,更可專心學佛,為什麼自己會如此氣憤難消?

當年年輕時,非常仰慕丈夫的能言善辯,尤其他講經說法,真的深入經藏,使每個人法喜充滿。每次她定早到遲離,不斷發問,後來更充當他的義工,接待打理不少講座的法會,後來更非正式地當了他的私人秘書,後來更當了他的妻子。依仗丈夫的才華及關係,她在教界內頗有名聲,佔一地位,更妻憑夫貴,收入源源不絕,雖不是大富大貴,亦入富人之列。移民加拿大後,夫妻耐不住寂寞,到世界各地到處講經說法,自由自在,無比快樂。唯一缺憾是他到處留情,從暗到明,乃至明目張膽。本擬用一招生孩子將他鎖牢,無奈丈夫屢言害怕子女來討債,堅決反對。

她不禁反省,是否自己做錯了?沒有盡妻子的責任?太依賴丈夫?為了自身的 利益,太縱容他?何以自己所學,所輔導他人的技倆,一點也不管用?若這些尚不 能克服,何以克服生死?

她本不贊成移民,可是抱著嫁雞隨雞的心態,勉強跟隨到了加拿大,心底不曾快樂過。對丈夫,她應算是千依百順,什麼都是以丈夫為先,為準,就是移民,她 寧放棄家人,追隨他到一個陌生,不情不願的國度。雙方曾協議他洗心革面,換取 她追隨移民。無奈沒多久丈夫故態復萌,令她失去人生樂趣。

她的一生就此了結嗎?一如以往,將將就就度過嗎?

還是重新振作。從前不是辦了很多次活動,聽了很多經嗎?何不自己辦活動, 自己講經呢!既然有豐富的經驗,對教義亦有一定的認識,何不自己另起爐灶,大 轉法輪呢!那畢竟是自己的至愛。可是……總覺得有點不妥,沒有那麼容易。

那,她的一生是過去的一生,還是新的一生。



#### 救助聖人 遊士

在一次免費派發素食飯盒活動後的檢討會中。

甲:我認為這個活動不應繼續下去。

那些長者,竟然有自己的物業。

主任:只此而已!那是長者上半生的拼搏貯蓄掙來的。只是一處安身地方,別無過多財產。 雖有資產,卻無助生活。

乙:我認為這個活動不應繼續下去。那些長者取了飯盒後,竟再排隊再取。他們把原先取的 飯盒藏起來,甚至「易容」,如換外衣等排隊再取。我們如何監察得了,更可惡者,當 有新義工助派飯盒時,他們更變本加厲,欺負新義工。更承認是為了下一餐及明天的餐 食作預備。

主任:因為他們窮困,衣食不足,才出此下策。只要衣食足,便知榮辱。

丙:我認為這個活動不應繼續下去。他們妄語說為家中另一半取,可是另一半已去世。或另 一半躲懶在家中,不肯出來取,是否太大爺呢?

主任:的確,只取自己的飯食,另一半如何安排呢?難道乾睜另一半享食嗎?

丁:我認為這個活動不應繼續下去。他們諸多要求。有些要飯,有些要麪,使我們費心不已 !有些把飯盒打開,發覺餸菜不合意,或是份量不夠多便要求更換,有些不是想要吃飯, 只想要附帶的福袋禮物。有些甚至將飯盒棄於垃圾桶或暗角中。

主任:他們能這樣常常吃素真了不起,偶而改改吃其他東西,那是味道之常情,你們有幾人 能如此機械式吃飯盒呢?

戊:我認為這個活動不應繼續下去。他們要求多個飯盒,說什麼幫其他人取。因為其他人有 行動不便,有病患者,有種種其他原因不便到來,卻原來有富有者,有已康復者,有懶 情者。更可惡的是,代取飯盒的人有據為己有。

主任:他們的初心,本心原是很好的。只可惜被煩惱所染,才如此陷落。另一方面,我們的 監察不足,對事情亦沒有多瞭解。

主任總結:聽你們這麼說,這個活動真的危脆,不知尚能維持多久?但反觀我們每天只能提供一餐,且不是每天皆能提供。其餘的日子,其餘的時間,他們如何度過呢?我們能力有限,未能徹底幫助他們,那是根本問題所在。而最近我們要求他們禮佛才能提取飯盒,希望能轉交託佛菩薩幫助他們。將來我們沒能力再做時,亦有佛菩薩照顧他們。奉勸各位,我們的對象該如何才有資格取飯盒呢?我們只想救助聖人嗎?

編輯:菩薩藏編委會 發行:佛教慈慧服務中心 贈閱:佛哲書舍

上環 文咸東街121號 電話:(852)3421-2231

旺角:洗衣街185號地下 電話:(852)2391-8143

元朗:泰祥街37號地下 電話:(852) 2479-5883 台灣店

澳門店:媽閣河邊新街302號豐順新村

第四座地下 H座

電話: (853) 2822-7044

1115,Cosmo Plaza 8788, McKim Way, Richmond. B.C.,V6X4E2 Canada

Tel:(1)604 370-0956



buddhist-bookshop.com